
 

 
Experiências trans e a singularidade do corpo 

 

​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ Juliana Roberto dos Santos 

 

Do ponto de vista da subjetividade, o termo “trans” ainda 

está em processo de elaboração. Atualmente, ele designa 

uma diversidade de sujeitos cuja experiência é marcada 

por um desencontro entre o gênero vivido e aquele que 

lhes foi atribuído a partir da observação do sexo no 

nascimento. 

Essa categoria inclui pessoas que podem vivenciar 

diferentes níveis de sofrimento psíquico em relação ao 

próprio corpo, especialmente no que diz respeito às 

formas corporais associadas ao gênero. Inclui também 

aquelas que buscam intervenções hormonais ou cirúrgicas 

como forma de alinhar o corpo à sua identificação 

subjetiva. Há, ainda, sujeitos que realizam apenas 

mudanças nos significantes sociais de gênero — como 

nome e pronomes — sem recorrer a procedimentos 

médicos, assim como aqueles que não apresentam 

angústia corporal ou que se colocam fora do binarismo 

 

  

 

​
​
 COMITÊ NACIONAL DE PSICOLOGIA 



 

homem/mulher, abrindo espaço para nomeações como 

“não-binário” ou “agênero. ” 

Essa multiplicidade de experiências evidencia a 

inexistência de uma narrativa trans única ou hegemônica. 

Em vez disso, encontramos uma série de narrativas 

singulares, marcadas por trajetórias complexas. Por essa 

razão, qualquer tentativa de generalização sobre as 

experiências trans tende a ser reducionista. Não se trata de 

estabelecer um modelo normativo de constituição do 

gênero, mas de reconhecer a pluralidade de caminhos 

possíveis. 

É nesse sentido que Saketopoulou (2020) propõe deslocar 

a noção de “etiologia” — frequentemente associada à 

causalidade e à patologização — para a ideia de linhas de 

desenvolvimento, mais atentas à singularidade de cada 

sujeito. O foco deixa de ser a busca por uma origem do 

“trans” e passa a considerar o modo como, ao longo da 

vida, cada sujeito constrói identidade singular pautada na 

sua própria experiência humana. 

O desejo de transitar, modificar ou nomear o corpo não 

deve ser entendido como resistência ou recusa, mas como 

uma forma de operar sobre algo do real que insiste. Não 

se trata apenas de estilo ou performance, mas de uma 

tentativa de dar forma — real, simbólica ou as vezes 

2 
 



 

imaginária— a um modo possível de estar no mundo e de 

responder ao enigma do desejo. 

Nesse contexto, a identidade de gênero não é algo que se 

alcança como um ponto final, mas uma resposta possível 

atravessada pelas marcas do inconsciente.  

A clínica é, portanto, convocada a sustentar a escuta 

dessas travessias, sem impor normatividade ali onde o 

sujeito constrói sua própria lógica de existência. 

 

Referência: 

SAKETOPOULOU, A. Thinking psychoanalytically, 
thinking better: reflections on transgender. The 
International Journal of Psychoanalysis, London, v. 101, 
n. 5, p. 1019–1030, 2020. 
 

 

 

 

3 
 


